
Le radici della cura 

Storia generale dell’infermieristica 





Jacopo Mirone 

LE RADICI DELLA CURA 

Storia generale dell’infermieristica 

Manuale 



www.booksprintedizioni.it 

Copyright © 2025 
Jacopo Mirone 

Tutti i diritti riservati 



5 

Prefazione 

Questo volume nasce con l’intento di offrire una panora-
mica chiara, ordinata e documentata sull’evoluzione stori-
ca dell’infermieristica, dalle origini antiche fino alle soglie 
della contemporaneità. L’obiettivo non è solo quello di ri-
costruire gli eventi e i protagonisti che hanno segnato il 
cammino della professione, ma anche di evidenziare il con-
tinuo equilibrio tra scienza, etica e umanità che da sempre 
contraddistingue l’arte del prendersi cura.  

La riflessione storica sull’assistenza infermieristica ci in-
vita a comprendere quanto la professione, pur trasforman-
dosi nel tempo, conservi la sua vocazione originaria: essere 
al servizio della vita, della dignità e del benessere 
dell’essere umano.  





7 

Capitolo I 

Le origini della cura:  
tra mito, religione e medicina 

1.1 Le radici mitiche e religiose della cura 

L’atto del curare, prima ancora di diventare una pratica 
scientifica, è stato un gesto profondamente umano, inti-
mamente connesso con il bisogno di dare senso alla soffe-
renza e di ristabilire l’armonia infranta dalla malattia. Nel-
le società antiche, la salute e la malattia erano lette come 
manifestazioni di un ordine cosmico o spirituale, e la cura 
rappresentava il tentativo di ristabilire quell’equilibrio per-
duto.  

Prima che la medicina si fondasse sull’osservazione e 
sull’esperienza empirica, l’essere umano cercò la guarigio-
ne nei miti, nei riti e nella religione. Nelle culture primiti-
ve, la malattia non era vista come un processo naturale del 
corpo, ma come la conseguenza di un disordine invisibile: 
un peccato, una colpa, una punizione o l’azione di spiriti 
maligni. Il curatore, il sacerdote, lo sciamano – figure cen-
trali nella comunità – assumevano il ruolo di mediatori tra 
il mondo visibile e quello invisibile. Attraverso riti di puri-
ficazione, danze, invocazioni e sacrifici, lo sciamano cerca-
va di ristabilire l’equilibrio tra il malato e le forze sopran-
naturali. Il suo compito non era solo quello di guarire il 
corpo, ma anche di ricomporre l’unità dell’anima, della 
famiglia e della comunità.  



 
8 

In Mesopotamia, la cura era strettamente intrecciata con 
la religione. Le antiche tavolette cuneiformi, datate a oltre 
tremila anni prima di Cristo, testimoniano una medicina 
magico-religiosa. I guaritori si dividevano in due categorie: 
gli āšipu, sacerdoti-esorcisti che cercavano di scacciare il 
male attraverso formule e incantesimi, e gli asû, medici più 
empirici che utilizzavano rimedi naturali, unguenti e inter-
venti chirurgici elementari. Entrambi, tuttavia, operavano 
sotto la protezione degli dei. Malattie e guarigioni erano at-
tribuite alla volontà divina: il dio Ea era considerato il pro-
tettore della medicina e delle acque purificatrici, mentre 
Gula, dea della salute, era invocata nelle preghiere di gua-
rigione.  

Nell’antico Egitto, il concetto di cura assumeva un carat-
tere ancor più integrato: la medicina, la religione e la ma-
gia erano una cosa sola. I sacerdoti dei templi di Iside, di 
Horus e di Sekhmet erano al tempo stesso medici e offi-
cianti religiosi. Le malattie erano viste come conseguenza 
di forze divine o demoniache ma i papiri medici – come il 
celebre Papiro Ebers e il Papiro Edwin Smith – mostrano 
anche un livello sorprendente di osservazione empirica. I 
medici egizi praticavano interventi chirurgici, suturavano 
ferite, riducevano fratture e preparavano farmaci a base di 
piante e minerali. Tuttavia, ogni gesto terapeutico era ac-
compagnato da formule rituali, perché si riteneva che la 
parola avesse un potere curativo in sé, un’energia sacra ca-
pace di ristabilire l’ordine cosmico turbato dalla malattia. 
Il mito costituiva il fondamento simbolico di queste prati-
che. L’essere umano si rivolgeva al racconto sacro per dare 
un senso al dolore. Il mito della dea Iside, che ricompone il 
corpo smembrato di Osiride, rappresenta una delle più an-
tiche allegorie del prendersi cura: la guarigione come atto 
di amore e di reintegrazione dell’unità perduta.  

Similmente, nella mitologia greca, il dio Asclepio – figlio 
di Apollo e della mortale Coronide – incarna la dimensione 
divina della medicina. Educato dal centauro Chirone, 
Asclepio impara l’arte del guarire e, superando il confine 
concesso agli uomini, giunge a risuscitare i morti. Per que-



9 

sto Zeus lo colpisce con un fulmine ma in seguito lo divi-
nizza, affidandogli il potere di sanare. I santuari di Ascle-
pio, come quello di Epidauro, divennero veri e propri cen-
tri di cura spirituale: i malati vi si recavano per dormire nel 
tempio, sperando di ricevere in sogno la visita del dio, che 
avrebbe indicato il rimedio o concesso la guarigione. Il cul-
to di Asclepio segna un momento di passaggio fondamen-
tale: la cura inizia a strutturarsi in uno spazio sacro, rego-
lato e collettivo. Non è più un atto spontaneo del singolo, 
ma un’esperienza comunitaria. Nei templi asclepiadei, i sa-
cerdoti raccoglievano le testimonianze di guarigioni mira-
colose, che spesso coincidevano con pratiche igieniche o 
terapeutiche concrete: bagni rituali, diete, esercizi fisici e 
riposo. In questo modo, il rito religioso si intrecciava con 
un sapere empirico che anticipava, in forma embrionale, la 
medicina osservativa.  

La dimensione religiosa della cura non era confinata al 
mondo greco. In India, la tradizione ayurvedica sviluppava 
già da millenni una concezione della salute come equilibrio 
tra le forze vitali – i dosha: Vata, Pitta e Kapha. 
L’Ayurveda, letteralmente “scienza della vita”, univa medi-
cina, filosofia e spiritualità. Le pratiche di purificazione, le 
terapie con erbe, le diete e le tecniche di meditazione non 
erano semplici trattamenti, ma percorsi di armonizzazione 
con il cosmo e con il proprio destino karmico.  

In Cina, la medicina si fondava su una visione altrettanto 
unitaria: il corpo come microcosmo attraversato dal flusso 
del Qi, energia vitale che scorre nei meridiani e che deve 
mantenersi in equilibrio tra lo yin e lo yang. L’agopuntura, 
la fitoterapia e il massaggio terapeutico erano modalità di 
ripristino di quell’equilibrio energetico compromesso.  

Queste culture, pur diverse, condividono un presupposto 
comune: la cura non è mai solo una questione di corpo, ma 
di armonia tra corpo, anima e universo. La guarigione è 
dunque una reintegrazione cosmica, un atto religioso nel 
senso più ampio del termine.  



 
10 

1.2 Dalla magia alla medicina razionale 
 
Con la Grecia classica, la riflessione sulla cura compie un 
salto decisivo: per la prima volta nella storia, la malattia 
viene interpretata come fenomeno naturale e non più sol-
tanto soprannaturale. È l’inizio della medicina razionale. I 
medici del V secolo a.C., raccolti intorno alla figura di Ip-
pocrate di Cos, pongono le basi di un metodo fondato 
sull’osservazione, sull’esperienza e sulla ragione. Il Corpus 
Hippocraticum, un insieme di oltre sessanta trattati, 
esprime una concezione rivoluzionaria per il suo tempo: la 
salute è equilibrio, la malattia è squilibrio; le cause non ri-
siedono negli dèi, ma nei fattori ambientali, climatici, ali-
mentari e comportamentali. “Bisogna conoscere l’uomo in-
tero e non la sua malattia”, scrivono gli ippocratici, intro-
ducendo un principio che ancora oggi risuona nella medi-
cina moderna.  

Il corpo è un sistema armonico governato dai quattro 
umori – sangue, flemma, bile gialla e bile nera – e la cura 
consiste nel ristabilire la giusta proporzione tra questi ele-
menti.  

Nonostante la rottura con la dimensione magico-
religiosa, l’etica ippocratica conserva un carattere profon-
damente spirituale. Il Giuramento di Ippocrate non è sol-
tanto un codice deontologico, ma una dichiarazione di sa-
cralità della professione medica: il medico promette di agi-
re per il bene del malato, di non somministrare veleni, di 
rispettare il segreto professionale. Si tratta di un’eredità 
che attraverserà i secoli, mantenendo la cura come atto 
morale prima ancora che tecnico.  

Parallelamente alla medicina razionale, in Grecia conti-
nuano a esistere pratiche religiose di guarigione. Il popolo, 
anche quando riconosce l’importanza del medico, non ri-
nuncia a pregare Asclepio o a recarsi nei santuari.  

Questo dualismo tra fede e scienza, tra sacro ed empiri-
co, diventerà una costante nella storia della medicina occi-
dentale.  



11 

Durante l’epoca ellenistica e romana, la medicina si isti-
tuzionalizza. Con Galeno di Pergamo (II secolo d.C.), la 
teoria ippocratica viene ampliata e sistematizzata. Galeno, 
medico dei gladiatori e dell’imperatore Marco Aurelio, 
combina osservazione anatomica, filosofia aristotelica e 
pratica clinica. Le sue opere, tradotte e commentate per 
secoli, formeranno la base della medicina europea e isla-
mica fino al Rinascimento.  

Anche in questa fase, tuttavia, la religione continua a 
permeare la concezione della cura: il medico, pur operando 
secondo ragione, è visto come strumento della provvidenza 
divina. Nel mondo cristiano, la malattia assume una valen-
za nuova: non più soltanto punizione o squilibrio, ma an-
che occasione di salvezza. Il dolore diventa partecipazione 
alla sofferenza di Cristo, e la cura un atto di carità. I primi 
secoli del cristianesimo vedono nascere forme di assistenza 
organizzata: diaconesse, vedove consacrate e comunità 
monastiche si dedicano ai malati e agli emarginati.  

Con l’Impero bizantino, sorgono i primi xenodochia, 
ospedali per poveri e pellegrini, dove l’assistenza fisica e 
spirituale si fondono.  

Nel mondo islamico, a partire dall’VIII secolo, la tradi-
zione greca viene tradotta, studiata e rielaborata. Figure 
come Avicenna (Ibn Sīnā) e Al-Razi costruiscono un siste-
ma medico basato su osservazione, classificazione e speri-
mentazione. Il Canone della Medicina di Avicenna sarà il 
testo di riferimento in Europa fino al XVII secolo. Gli 
ospedali islamici (bimaristān) sono organizzati in reparti, 
con medici, infermieri e farmacisti: luoghi di cura e di in-
segnamento. Anche qui, tuttavia, la medicina mantiene un 
legame profondo con la fede: ogni atto terapeutico è consi-
derato una forma di adorazione di Dio.  

In Europa, la tradizione medica rinasce nel Medioevo 
grazie alle traduzioni dei testi arabi e alla Scuola Medica 
Salernitana, centro di sintesi tra saperi greci, latini e isla-
mici. Il celebre Regimen Sanitatis Salernitanum, poema 
didattico scritto in versi latini, insegna norme di igiene e 
prevenzione, mostrando un interesse crescente per la salu-



 
12 

te del corpo come bene terreno, dono di Dio ma anche re-
sponsabilità dell’uomo.  

 
 

1.3 La continuità del sacro nella nascita della medicina 
occidentale 
 
Con il Rinascimento e la rivoluzione scientifica, la medici-
na entra in una nuova fase. L’osservazione diretta del cor-
po, lo sviluppo dell’anatomia e l’introduzione del metodo 
sperimentale segnano la progressiva separazione tra scien-
za e religione. Tuttavia, questa separazione non è mai tota-
le: il sacro, pur trasfigurato, continua a permeare il senso 
del curare. Il medico Andrea Vesalio, con il suo De humani 
corporis fabrica (1543), rompe con l’autorità galenica e 
inaugura la medicina moderna. L’uomo è studiato come 
organismo, non come simbolo cosmico. Ma la ricerca ana-
tomica, pur fondata sull’osservazione, conserva una di-
mensione quasi sacrale: sezionare il corpo umano significa 
esplorare la perfezione della creazione divina. L’anatomia 
diventa una forma di contemplazione.  

Nel corso dei secoli, la medicina si professionalizza ma 
la sua dimensione etica e spirituale resta centrale. Gli 
ospedali, sorti come luoghi di carità cristiana, si trasfor-
mano in istituzioni pubbliche, regolamentate dallo Stato. 
L’assistenza, prima opera di misericordia, diventa anche 
funzione sociale. Tuttavia, la tradizione religiosa continua 
a fornire il linguaggio morale della cura: il malato è ancora 
visto come persona da accogliere, non solo come caso cli-
nico.  

Nel XIX secolo, con Florence Nightingale, la cura assu-
me una dimensione nuova: l’assistenza infermieristica di-
venta una professione autonoma ma fondata su un ethos 
spirituale. Nightingale, ispirata da profonda fede, trasfor-
ma la compassione in metodo, l’amore per il prossimo in 
organizzazione. La sua opera dimostra che la scienza e la 
religione possono coesistere nella pratica del prendersi cu-
ra, unendo precisione tecnica e dedizione umana.  


