Le radici della cura

Storia generale dell'infermieristica






Jacopo Mirone

LE RADICI DELLA CURA

Storia generale dell'infermieristica

Manuale

SPRINT

E DI Z 1 O N 1



www.booksprintedizioni.it

Copyright © 2025
Jacopo Mirone
Tutti i diritti riservati



Prefazione

Questo volume nasce con lintento di offrire una panora-
mica chiara, ordinata e documentata sull’evoluzione stori-
ca dell'infermieristica, dalle origini antiche fino alle soglie
della contemporaneita. L'obiettivo non & solo quello di ri-
costruire gli eventi e i protagonisti che hanno segnato il
cammino della professione, ma anche di evidenziare il con-
tinuo equilibrio tra scienza, etica e umanita che da sempre
contraddistingue 'arte del prendersi cura.

La riflessione storica sull’assistenza infermieristica ci in-
vita a comprendere quanto la professione, pur trasforman-
dosi nel tempo, conservi la sua vocazione originaria: essere
al servizio della vita, della dignita e del benessere
dell’essere umano.






Capitolo I

Le origini della cura:
tra mito, religione e medicina

1.1 Le radici mitiche e religiose della cura

L’atto del curare, prima ancora di diventare una pratica
scientifica, ¢ stato un gesto profondamente umano, inti-
mamente connesso con il bisogno di dare senso alla soffe-
renza e di ristabilire 'armonia infranta dalla malattia. Nel-
le societa antiche, la salute e la malattia erano lette come
manifestazioni di un ordine cosmico o spirituale, e la cura
rappresentava il tentativo di ristabilire quell’equilibrio per-
duto.

Prima che la medicina si fondasse sull'osservazione e
sull’esperienza empirica, I'essere umano cerco la guarigio-
ne nei miti, nei riti e nella religione. Nelle culture primiti-
ve, la malattia non era vista come un processo naturale del
corpo, ma come la conseguenza di un disordine invisibile:
un peccato, una colpa, una punizione o l'azione di spiriti
maligni. Il curatore, il sacerdote, lo sciamano - figure cen-
trali nella comunita — assumevano il ruolo di mediatori tra
il mondo visibile e quello invisibile. Attraverso riti di puri-
ficazione, danze, invocazioni e sacrifici, lo sciamano cerca-
va di ristabilire 'equilibrio tra il malato e le forze sopran-
naturali. Il suo compito non era solo quello di guarire il
corpo, ma anche di ricomporre l'unita dell'anima, della
famiglia e della comunita.



In Mesopotamia, la cura era strettamente intrecciata con
la religione. Le antiche tavolette cuneiformi, datate a oltre
tremila anni prima di Cristo, testimoniano una medicina
magico-religiosa. I guaritori si dividevano in due categorie:
gli asipu, sacerdoti-esorcisti che cercavano di scacciare il
male attraverso formule e incantesimi, e gli asti, medici pit
empirici che utilizzavano rimedi naturali, unguenti e inter-
venti chirurgici elementari. Entrambi, tuttavia, operavano
sotto la protezione degli dei. Malattie e guarigioni erano at-
tribuite alla volonta divina: il dio Ea era considerato il pro-
tettore della medicina e delle acque purificatrici, mentre
Gula, dea della salute, era invocata nelle preghiere di gua-
rigione.

Nell’antico Egitto, il concetto di cura assumeva un carat-
tere ancor piu integrato: la medicina, la religione e la ma-
gia erano una cosa sola. I sacerdoti dei templi di Iside, di
Horus e di Sekhmet erano al tempo stesso medici e offi-
cianti religiosi. Le malattie erano viste come conseguenza
di forze divine o demoniache ma i papiri medici — come il
celebre Papiro Ebers e il Papiro Edwin Smith — mostrano
anche un livello sorprendente di osservazione empirica. I
medici egizi praticavano interventi chirurgici, suturavano
ferite, riducevano fratture e preparavano farmaci a base di
piante e minerali. Tuttavia, ogni gesto terapeutico era ac-
compagnato da formule rituali, perché si riteneva che la
parola avesse un potere curativo in sé, un’energia sacra ca-
pace di ristabilire 'ordine cosmico turbato dalla malattia.
Il mito costituiva il fondamento simbolico di queste prati-
che. L'essere umano si rivolgeva al racconto sacro per dare
un senso al dolore. Il mito della dea Iside, che ricompone il
corpo smembrato di Osiride, rappresenta una delle pit1 an-
tiche allegorie del prendersi cura: la guarigione come atto
di amore e di reintegrazione dell’'unita perduta.

Similmente, nella mitologia greca, il dio Asclepio - figlio
di Apollo e della mortale Coronide — incarna la dimensione
divina della medicina. Educato dal centauro Chirone,
Asclepio impara l'arte del guarire e, superando il confine
concesso agli uomini, giunge a risuscitare i morti. Per que-



sto Zeus lo colpisce con un fulmine ma in seguito lo divi-
nizza, affidandogli il potere di sanare. I santuari di Ascle-
pio, come quello di Epidauro, divennero veri e propri cen-
tri di cura spirituale: i malati vi si recavano per dormire nel
tempio, sperando di ricevere in sogno la visita del dio, che
avrebbe indicato il rimedio o concesso la guarigione. Il cul-
to di Asclepio segna un momento di passaggio fondamen-
tale: la cura inizia a strutturarsi in uno spazio sacro, rego-
lato e collettivo. Non & pit1 un atto spontaneo del singolo,
ma un’esperienza comunitaria. Nei templi asclepiadei, i sa-
cerdoti raccoglievano le testimonianze di guarigioni mira-
colose, che spesso coincidevano con pratiche igieniche o
terapeutiche concrete: bagni rituali, diete, esercizi fisici e
riposo. In questo modo, il rito religioso si intrecciava con
un sapere empirico che anticipava, in forma embrionale, la
medicina osservativa.

La dimensione religiosa della cura non era confinata al
mondo greco. In India, la tradizione ayurvedica sviluppava
gia da millenni una concezione della salute come equilibrio
tra le forze vitali — i dosha: Vata, Pitta e Kapha.
L’Ayurveda, letteralmente “scienza della vita”, univa medi-
cina, filosofia e spiritualita. Le pratiche di purificazione, le
terapie con erbe, le diete e le tecniche di meditazione non
erano semplici trattamenti, ma percorsi di armonizzazione
con il cosmo e con il proprio destino karmico.

In Cina, la medicina si fondava su una visione altrettanto
unitaria: il corpo come microcosmo attraversato dal flusso
del Qi, energia vitale che scorre nei meridiani e che deve
mantenersi in equilibrio tra lo yin e lo yang. L’agopuntura,
la fitoterapia e il massaggio terapeutico erano modalita di
ripristino di quell’equilibrio energetico compromesso.

Queste culture, pur diverse, condividono un presupposto
comune: la cura non € mai solo una questione di corpo, ma
di armonia tra corpo, anima e universo. La guarigione &
dunque una reintegrazione cosmica, un atto religioso nel
senso pitt ampio del termine.



1.2 Dalla magia alla medicina razionale

Con la Grecia classica, la riflessione sulla cura compie un
salto decisivo: per la prima volta nella storia, la malattia
viene interpretata come fenomeno naturale e non pit sol-
tanto soprannaturale. E l'inizio della medicina razionale. I
medici del V secolo a.C., raccolti intorno alla figura di Ip-
pocrate di Cos, pongono le basi di un metodo fondato
sull’'osservazione, sull’esperienza e sulla ragione. Il Corpus
Hippocraticum, un insieme di oltre sessanta trattati,
esprime una concezione rivoluzionaria per il suo tempo: la
salute ¢ equilibrio, la malattia & squilibrio; le cause non ri-
siedono negli dei, ma nei fattori ambientali, climatici, ali-
mentari e comportamentali. “Bisogna conoscere I'uomo in-
tero e non la sua malattia”, scrivono gli ippocratici, intro-
ducendo un principio che ancora oggi risuona nella medi-
cina moderna.

Il corpo & un sistema armonico governato dai quattro
umori — sangue, flemma, bile gialla e bile nera — e la cura
consiste nel ristabilire la giusta proporzione tra questi ele-
menti.

Nonostante la rottura con la dimensione magico-
religiosa, l'etica ippocratica conserva un carattere profon-
damente spirituale. Il Giuramento di Ippocrate non ¢ sol-
tanto un codice deontologico, ma una dichiarazione di sa-
cralita della professione medica: il medico promette di agi-
re per il bene del malato, di non somministrare veleni, di
rispettare il segreto professionale. Si tratta di un’eredita
che attraversera i secoli, mantenendo la cura come atto
morale prima ancora che tecnico.

Parallelamente alla medicina razionale, in Grecia conti-
nuano a esistere pratiche religiose di guarigione. Il popolo,
anche quando riconosce I'importanza del medico, non ri-
nuncia a pregare Asclepio o a recarsi nei santuari.

Questo dualismo tra fede e scienza, tra sacro ed empiri-
co, diventera una costante nella storia della medicina occi-
dentale.

10



Durante I'epoca ellenistica e romana, la medicina si isti-
tuzionalizza. Con Galeno di Pergamo (II secolo d.C.), la
teoria ippocratica viene ampliata e sistematizzata. Galeno,
medico dei gladiatori e dell'imperatore Marco Aurelio,
combina osservazione anatomica, filosofia aristotelica e
pratica clinica. Le sue opere, tradotte e commentate per
secoli, formeranno la base della medicina europea e isla-
mica fino al Rinascimento.

Anche in questa fase, tuttavia, la religione continua a
permeare la concezione della cura: il medico, pur operando
secondo ragione, € visto come strumento della provvidenza
divina. Nel mondo cristiano, la malattia assume una valen-
za nuova: non pilt soltanto punizione o squilibrio, ma an-
che occasione di salvezza. Il dolore diventa partecipazione
alla sofferenza di Cristo, e la cura un atto di carita. I primi
secoli del cristianesimo vedono nascere forme di assistenza
organizzata: diaconesse, vedove consacrate e comunita
monastiche si dedicano ai malati e agli emarginati.

Con ITmpero bizantino, sorgono i primi xenodochia,
ospedali per poveri e pellegrini, dove I'assistenza fisica e
spirituale si fondono.

Nel mondo islamico, a partire dall'VIII secolo, la tradi-
zione greca viene tradotta, studiata e rielaborata. Figure
come Avicenna (Ibn Sina) e Al-Razi costruiscono un siste-
ma medico basato su osservazione, classificazione e speri-
mentazione. Il Canone della Medicina di Avicenna sara il
testo di riferimento in Europa fino al XVII secolo. Gli
ospedali islamici (bimaristan) sono organizzati in reparti,
con medici, infermieri e farmacisti: luoghi di cura e di in-
segnamento. Anche qui, tuttavia, la medicina mantiene un
legame profondo con la fede: ogni atto terapeutico & consi-
derato una forma di adorazione di Dio.

In Europa, la tradizione medica rinasce nel Medioevo
grazie alle traduzioni dei testi arabi e alla Scuola Medica
Salernitana, centro di sintesi tra saperi greci, latini e isla-
mici. Il celebre Regimen Sanitatis Salernitanum, poema
didattico scritto in versi latini, insegna norme di igiene e
prevenzione, mostrando un interesse crescente per la salu-

11



te del corpo come bene terreno, dono di Dio ma anche re-
sponsabilita dell'uomo.

1.3 La continuita del sacro nella nascita della medicina
occidentale

Con il Rinascimento e la rivoluzione scientifica, la medici-
na entra in una nuova fase. L'osservazione diretta del cor-
po, lo sviluppo dell'anatomia e l'introduzione del metodo
sperimentale segnano la progressiva separazione tra scien-
za e religione. Tuttavia, questa separazione non € mai tota-
le: il sacro, pur trasfigurato, continua a permeare il senso
del curare. Il medico Andrea Vesalio, con il suo De humani
corporis fabrica (1543), rompe con l'autorita galenica e
inaugura la medicina moderna. L'uomo & studiato come
organismo, non come simbolo cosmico. Ma la ricerca ana-
tomica, pur fondata sull'osservazione, conserva una di-
mensione quasi sacrale: sezionare il corpo umano significa
esplorare la perfezione della creazione divina. L’anatomia
diventa una forma di contemplazione.

Nel corso dei secoli, la medicina si professionalizza ma
la sua dimensione etica e spirituale resta centrale. Gli
ospedali, sorti come luoghi di carita cristiana, si trasfor-
mano in istituzioni pubbliche, regolamentate dallo Stato.
L’assistenza, prima opera di misericordia, diventa anche
funzione sociale. Tuttavia, la tradizione religiosa continua
a fornire il linguaggio morale della cura: il malato & ancora
visto come persona da accogliere, non solo come caso cli-
nico.

Nel XIX secolo, con Florence Nightingale, la cura assu-
me una dimensione nuova: 'assistenza infermieristica di-
venta una professione autonoma ma fondata su un ethos
spirituale. Nightingale, ispirata da profonda fede, trasfor-
ma la compassione in metodo, 'amore per il prossimo in
organizzazione. La sua opera dimostra che la scienza e la
religione possono coesistere nella pratica del prendersi cu-
ra, unendo precisione tecnica e dedizione umana.

12



